Oy 0 [ ]
thinera’st (nuova serie)
ANNUARIO DI RICERCHE FILOSOFICHE
66034 - LANCIANO, Via del Mancino, 150
registrazione presso il Tribunale di Lanciano n. 51 del 5-2-1962

11 presente fascicolo é stato stampato dalla Litografia Botolini srl
di Rocca San Giovanni (Ch) nel mese di Novembre 2016

ISSN EEIEH:. ‘IHEH

94

2036

~
N
N
N
Q
S
-
0=

2016

ilinera'ti

Annuario di ricerche filosofiche

2016




‘ ‘ 001-012 INDICE_GABBIAITINERARI1_A.gxd 16/11/1 6—2@% Pagina 1

L'Europa e l'idea di Giustizia
Crisi e sfide

a cura di

Annette Hilt
Holger Zaborowski
Virgilio Cesarone



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 103

Einheit von einander Verschiedenen — Der
Umgang mit asymmetrischer Gerechtigkeit

Annette Hilt

Abstract: My contribution focusses on three instances of a
shared justice: Reciprocity (in a ‘frontal’ and a ‘lateral’ form,
so to speak) to interrogate the social bond which contours
such reciprocity, the question of asymmetry as a constitutive
instance of justice, and finally trustfulness as prerequisite of
an albeit fragile unity of those who differ from each other.
Starting with a face-to-face encounter with someone sym-
pathizing with the German movement ‘Pegida’ (German
acronym for ‘Patriotic Europeans against the islamization of
the occident) where he told me his personal story of his so-
mewhat shaken identity and his mistrust in those who seek
refuge in Germany, I will discuss two approaches to under-
stand relationality of oneself to another, i.e. Karl Loewith
and Paul Ricoeur. The former concept in its formality hints
at probable shortcomings of an ontology of the social which
our actual and the former meetings of our group tried to ex-
plore by different topics, yet it gives criteria to differentiate
various forms of intentionality and its lifeworldly anchora-
ge, especially its communicative aspects.

With Ricoeur’s concept of alterity as he develops it in ‘One-
self as an Other’ and ‘the Course of Recognition’ I will exa-
mine these shortcomings and develop further the three in-
stances of shared justice mentioned above. For Ricoeur, ju-
stice has to be sorted out in the relation to myself, to the
other within just institution. This is important to discern
both a social and a political (and of the course an economi-
cal) sphere from a basic concept of shared intentionality and
I-Thou-alterity and to overcome the formality we found in
Loewith. Here, the question of the kind of ontology whereby
we conceive our being together, becomes crucial. Also cru-
cial is the examination of abilities we always already have
and develop in being together by encountering others, of
which trust will be seminal. The constitutive function of tru-
st bears a phenomenological dimension which leads Ricoeur
to a weak ontology as a framework of shared practices and
an ideal of justice emerging from struggles of recognition.

Keywords: Social bond; reciprocity; trust; social ontology.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 104

104 Annette Hilt

Was bedeutet es, uns in einer — immer schon und notwen-
dig — geteilten sozialen Welt so zu erfahren, dass wir als je
verschiedene uns anerkennen konnen, d. h. unserer Plurali-
tat in einer Erfahrungs-, Handlungs- und auch Leidensge-
meinschaft Gerechtigkeit widerfahren lassen? Ist die Voraus-
setzung dafiir etwas Gemeinsames, ein einheitlicher Zusam-
menhang, in dem sich unsere Beziehungen konstituieren,
verstandlich und wandelbar werden? Ist uns allen Gemein-
schaftliches zu eigen?! Beginnen mdochte ich mit einer kon-
kreten Erfahrung bzw. Begegnung, deren Bedeutung fiir die
Frage nach der Identitit und dem Problem, jeweils singula-
ren Identititen Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, sich mir
tiber das Philosophieren mit sozialontologischen Ansitzen
Schritt fir Schritt erschlossen hat. Mit einer kurzen Ge-
schichte von dieser Begegnung mochte ich meine Uberle-
gungen zu sozialontologischen Reflexionen zum Thema Ge-
rechtigkeit, die um die Begriffe der Gegen- bzw. Wechselsei-
tigkeit, die das “einander” des Titels konturieren, der wo-
moglich fiir die Gerechtigkeit konstitutiven Asymmetrie ei-
nes Gemeinsam-Lebens und des Vertrauens, das aus der
Asymmetrie eine fragile Einheit machen konnte, einleiten.

1. Das veringstigte Pochen auf die eigene Identitit

Auf einem Fest traf ich einen Pegida-Sympathisant — der
Abend fiithrte zu einem ruhigen Gespriach, was die sich
selbst mit dem Namen als einem Kampfbegriff benannte Be-
wegung “Patriotische Européder gegen die Islamisierung des
Abendlandes” auf ihren Demonstrationen und Kundgebun-
gen ansonsten verweigern2. Zu dieser Bewegung gehoren

I Ich verweise hier auf Roberto Esposito und seine Untersuchungen zur
Communitas, deren Beziehungen sich nur negativ, aus einem Verschulden
des einen dem anderen gegenitiber entfalten, deren Einheit also aus der Ab-
wesenheit einer gemeinschaftlichen Substanz gedacht werden muss (vgl. R.
Esposito, Communitas: Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Diaphanes,
Berlin 2004). Anders als Esposito méchte ich fiir ein Festhalten an ontologi-
schen Strukturen der Gemeinschaft plidieren, die indes gerade aus den Be-
ziehungen sich erst entfalten,® und dabei zeigen, dass ein Grund, eine Ein-
heit immer nur im Bereich des Moglichen sich manifestiert und als diese
Moglichkeit gerade einen Anspruch an unsere sozialen Beziehungen - in
ethischer, moralischer, politischer, 6konomischer, aber auch eben philoso-
phischer Hinsicht - stellt.

2 Entstanden ist diese Bewegung im Oktober 2014 in Dresden, ankniipfend
an die Montagsdemonstrationen, die 1989! das Ende der DDR einleiteten.
Jeden Montag treffen sich in Dresden bis zu 18.000, in Hochzeiten auch bis
zu 25.000 Beteiligte, zu den internationalen Rednern, die geladen waren,
gehort auch Geert Wilders. Ableger der Bewegung treffen sich auch in an-
deren ost- und westdeutschen Stidten, dort ist indes der Zulauf wesentlich



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 105

Einheit von einander Verschiedenen 105

Biirger aller Schichten, ohne notwendige “rechte Parteizuge-
hérigkeit”, mit unterschiedlichen Interessen und Lebensent-
wiirfen, die indes das eint, besorgt um die Identitit der Hei-
mat, in der sie leben, und der Kultur, die sie als die ihre be-
zeichnen, zu sein. Doch mein Gespriachspartner kam weder
auf “Europa”, noch auf das “Abendland” und auch nicht al-
lein auf “den Islam” zu sprechen, sondern vielmehr tiber

geringer. Charakteristisch neben der immer stirker werdenden Kritik an
der bundesdeutschen Fliichtlingspolitik, ist das Misstrauen gegen etablierte
Parteien, vor allem jedoch die Berichterstattung der Medien, was bei den
Pegida-Mitgliedern zur Verweigerung der Kommunikation mit Medienver-
tretern und bis zu Handgreiflichkeiten fiithrt, weil die “Liigenpresse” die ei-
gene Meinung verzerre. Gegen den urspriinglichen Griinder Lutz Bach-
mann laufen mehrere Anzeigen hinsichtlich Aufrufs zur Gewalt und derzeit
—im Mirz 2016 — auch ein Gerichtsverfahren wegen Volksverhetzung, ge-
rade im Osten Deutschlands hat ich im Gefolge der Demonstrationen das
Klima der Fliichtlingsfeindlichkeit, das in Brandanschligen, Hasstiraden
gegen Fliichtlinge, Politiker, Gegendemonstranten und Polizisten resultier-
te, verstarkt. Am 22. Dezember 2014, 5. und 12. Januar 2015 befragte ein
Team des Zentrums fiir Verfassungs- und Demokratieforschung an der Te-
chnischen Universitidt Dresden (TUD) 397 Pegidademonstranten. 64,1 %
von 1.106 Angesprochenen lehnten die Teilnahme ab. Der durchschnittliche
Teilnehmer der Studie kommt aus der sichsischen Mittelschicht, ist mann-
lich, 48 Jahre alt, konfessionslos, nicht parteigebunden, gut ausgebildet, be-
rufstitig und verfiigt tiber ein fiir Sachsen etwas tiberdurchschnittliches
Nettoeinkommen. Knapp 50 % gaben an, Arbeiter oder Angestellte zu sein,
20 % selbststiandig, 18 % Rentner, 2 % arbeitslos. 38 % gaben als Bildungs-
stand Mittlere Reife, 28 % einen Studienabschluss, 16 % Abitur, 5 % einen
Hauptschulabschluss an. Drei Viertel seien konfessionslos, ein Fiinftel pro-
testantisch. Zwei Drittel fithlten sich keiner Partei verbunden, 17 % der
AfD, 9 % der CDU, 4 % der NPD, 3 % der Linkspartei. Je ein Drittel der Teil-
nehmer der Studie kam aus Dresden bzw. Sachsen, 9 % aus anderen ost-
deutschen, 6 % aus westdeutschen Lindern. Als Hauptgrund ihrer Teilnah-
me nannten die Befragten “Unzufriedenheit mit der Politik” (71 %), “Kritik
an Medien und Offentlichkeit” (35 %) sowie “Grundlegende Vorbehalte ge-
gen Asylbewerber und Migranten” (31 %). 15 % aller Befragten duferten
Vorbehalte speziell gegeniiber Muslimen oder dem Islam, 7 % adulerten
Sorgen vor hoher Kriminalitidt durch Asylbewerber, 8 % hatten Angst vor
soziobkonomischer Benachteiligung, 6 % befiirchten eine “Uberfremdung”
Deutschlands. Insgesamt bezogen sich zur Begriindung der Teilnahme an
den Veranstaltungen “gegen die Islamisierung des Abendlandes” aber nur
rund 24 % der Befragten in irgendeiner Form auf die Themen “Islam”, “Is-
lamismus” oder “Islamisierung”. Die Studie sieht Pegida nicht als Bewe-
gung von Rechtsextremisten, Rentnern oder Arbeitslosen. Die Kundgebun-
gen seien fiir die Meisten eine Ausdrucksmoéglichkeit fiir tief empfundene,
bisher nicht 6ffentlich artikulierte Ressentiments gegeniiber der politischen
und meinungsbildenden Elite. Die Studie gilt wegen der hohen Antwortaus-
falle nicht als reprisentativ. Weiterentwicklungen und Interdependenzen
mit anderen Entwicklungen, so z.B. dem bundesweiten Aufwértstrend der
politischen Partei “Alternative fiir Deutschland” (AfD), deren Uberzeugung
immer deutlicher identitire Ziige zeigt, verweisen darauf, dass die Frage
nach Identitat mehr und mehr zu einem Kampf um Deutungs- und Legiti-
mierungshoheit wird.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 106

106 Annette Hilt

sich und seine Erfahrungen mit “Fremden”. Er kam auf sei-
ne Geschichte zu sprechen, die eine grofRe Unsicherheit, zu
wissen, wer er ist und sein will, zeigt.

Erfahrungen mit Fremden im eigenen Alltag wurden von
ihm generalisiert: Als angestellter Maler sind seine Erfah-
rungen mit Fremden vorwiegend die mit Arbeitskollegen aus
Osteuropa, die billig von deutschen Unternehmen bzw. Sub-
unternehmen als sog. Leiharbeiter eingekauft werden; diese
hitten keinen Sinn fiir handwerkliche Qualitit, verstiinden
nicht die Anspriiche des Arbeitsalltags, seien fauler und
schmutziger als Deutsche: Kurz, es waren die wohlbekann-
ten Stichworte, die den Nicht-Deutschen tiber die Negativfo-
lie der positiven Klischees von “den Deutschen” bestimmen,;
nur wurde diese persénliche Erfahrung dann auf diejenigen
tibertragen, die nach Deutschland als Fliichtlinge kommen:
Kommen, um hier zu bleiben und, wie alle anderen Auslin-
der auch, ihre (Arbeits-)Moral an den Tag zu legen, so mein
Gespriachspartner. So wurde auch “der Islam” eben dariiber
charakterisiert: «Sie behandeln Eigentum nachlissig, wollen
immer mehr, ohne dafiir etwas zu leisten». Mein Einwand
lautete, ob er denn jemanden, der aus der islamischen Tra-
dition stamme, kenne, ob er wisse, was es heille, aus einer
fiir Deutschland fremden Kultur eine eigene Identitit zu
entwickeln; als Beispiel erzihlte ich von einigen meiner tiir-
kischen und kurdischen Studierenden, die teilweise schon in
der zweiten, manche aber auch erst in der ersten Generation
in Deutschland leben und nun hier studieren, um z. B. Leh-
rer zu werden: eine dieser Studentinnen engagiert sich fiir
Fliichtlingskinder, erteilt ihnen in den Aufnahmeeinrichtun-
gen Deutschunterricht und hat nun ein Zweitstudium
“Deutsch als Fremdsprache” aufgenommen; eine andere
tiberlegt, ob sie, die wenig um den Islam weif, nun noch ein
weiteres Studium aufnehmen soll, um Islamkunde unter-
richten zu konnen. Beide stellen sich angesichts der Zuwan-
derer neu die Fragen, wer sie sind und in welcher Kultur sie
verwurzelt sind.

Statt unter dem Gesichtspunkt einer bestimmten, einer
festen Identitét erlebe ich diese Person tiber ihre individuel-
le Geschichte und ihre Fragen. Uber diese Geschichten be-
schiftige ich mich auch mit denjenigen der Menschen, die
in den vergangenen Wochen und Monaten zu uns gekom-
men sind, die mir auch fremd sind, fremder als diejenigen
Menschen, die ich unterrichte, deren Geschichten ich an-
satzweise kenne, von denen ich im Laufe unseres Kontaktes
erfahren habe und von denen ich auch teilweise selbst um



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 107

Einheit von einander Verschiedenen 107

Stellungnahme und Rat gefragt wurde. Nicht Identitit, son-
dern Alteritit in asymmetrischen Beziehungen von Vertraut-
sein, Kennenlernen oder Beraten der Studierenden prigen
hier meine Erfahrungen, eingestanden die Tatsache, dass
Identitit immer ein problematischer Begriff bleibt und qua-
si das Fehlen einer Definition von Identitit im Allgemeinen
und dieser oder jener Identitit im Besonderen anzeigt, aber
dass Personlichkeiten sich gleichwohl jedoch in Lebenser-
zahlungen fassen und darstellen lassen.

Hintergrund meines Gespriachspartners war soziale
Angst, seine durch eine FortbildungsmaRnahme miihsam er-
arbeite berufliche Stellung mit anderen zu teilen, obwohl er
sich beruflich weiterqualifiziert hatte und von sich selbst
aussagt, sich auch intellektuell weiter zu bilden; er ging
gleichsam im Erzihlen seiner Biografie auf Einwinde auf
seinen sozialen und individuellen Status ein. Und in der Tat:
Ging es nicht um den Kampfbegriff der Identitit, war er
nachdenklich und hatte auch ein breites Wissen. Nur hier,
bei der Identitit, war ein wunder Punkt: Seine Missgunst
steigerte sich zum Neid gegeniiber den Fliichtlingen, die in
von Deutschen schén hergerichteten Unterkiinften wohnen
diirfen, nichts selber dafiir tun miissen, diese nur “abwoh-
nen”. Das Beharren auf unterschiedlichen Identititen soll ei-
ne Abstufung von Gerechtigkeit, was Schutz und Hilfe fiir
die Fliichtlinge angeht, rechtfertigen. Bei dieser Immunisie-
rungsstrategie gegen tatsichliche Not derer, die zu uns kom-
men, beruht die Asymmetrie von Gerechtigkeit — Gerechtig-
keit fiir “uns” vor derjenigen fiir “Andere” — auf einem onto-
logischen Unterschied der Zugehorigkeit zu unterschiedli-
chen Kulturen. Das Wissen um die Anderen wird expliziert
tiber das Pochen auf Eigenes, das geschiitzt werden miisse,
Begegnungen mit den Anderen finden nur statt unter dem
Gefiihl der Uberlegenheit: «Die Fliichtlinge sind habgierig,
undankbar, schlampig, riicksichtslos, ja sogar hinsichtlich
ihres Wertehorizontes bose», so sagte er Die eigene Identitat
scheint in Anbetracht dieser Auerung homogen, zeigt sich
jedoch briichig, insofern ihr selbst das Vertrauen in das ei-
gene Konnen und die eigenen Fiahigkeiten mangelt, nach an-
deren Perspektiven zu suchen.

Auf das Ende der Begegnung und der Geschichte, worin
die Begegnung ihren Abschluss fand, werde ich zum Schluss
meines Beitrages zuriickkommen. Nun moéchte ich jedoch
zu zwei Ansitzen, Gerechtigkeit tiber die Themen Gegen-
bzw. Wechselseitigkeit, Asymmetrie und Vertrauen zu be-



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 108

108 Annette Hilt

denken, kommen. Beiden gemeinsam ist die Perspektive der
Konstitution von Selbst und Anderem tiber ein wechselseiti-
ges Verhiltnis, das in sich selbst reflexiv wird und daraus
MaRstibe fiir Gerechtigkeit entwickelt. Gemeinsam ist ihnen
die Frage von Verschiedenheit und Pluralitit einer Gemein-
schaft wie auch Gesellschaft, in der Normen und Institutio-
nen fiir den gerechten Umgang miteinander gelten sollen,
wie ihnen die Perspektive auf die Asymmetrie, auf die Rolle
der Alteritat verschieden ist. Gemeinsam ist ihnen auch die
Uberzeugung, Gerechtigkeit setze Vertrauen und Vertrauen
setze den Primat des Miteinanderseins vor einer isolierten
Existenz von klar umrissenen Identitéiten voraus.

Dieses konstitutive Vertrauen moéchte ich am Ende dieses
theoretischen Teiles auf eine transzendentale Ebene — also
jenseits einzelner Akte des Vertrauens und ihrer Erwiderung
— heben: Auf die Ebene eines ,Vorschussvertrauens’, das ich
in den Anderen, sein Handeln und auch seine Fihigkeiten
habe, und zwar gerade trotz der Moglichkeit, enttiusch zu
werden, und jenseits jeglicher Kalkulation auf Rechtferti-
gung dieses Vertrauens. Dieses Vertrauen betrachte ich als
eine grundlegende Fihigkeit zum gerechten Handeln. Ge-
rechtigkeit tibersteigt immer das MaR und setzt eine Freiheit
voraus, auf andere, auf Unbekanntes zuzugehen und sich
darauf einzulassen. Der Gerechtigkeitssinn setzt indes iiber
das Vertrauen in einen anderen auch voraus, dass ich ihn
bzw. in ihm — und dann auch in mir — etwas erfahren kann,
was wahr ist; er setzt voraus, dass ich ausgerichtet bin auf
etwas, was nicht nur sein soll, sondern was mit dem Ande-
ren als ein gemeinsamer Wert gelebt werden kann, tiber den
wir uns verstindigen konnen und der Bestiandigkeit hat.
Freiheit und Wahrheit sind hier weniger eine Norm, kein
ideales Sein, sondern vielmehr ein Regulativ, ein Ideal, das
sich in der Beziehung anzeigt und sich erst in ihr als Norm
gestalten lassen kann, gleichwohl das Ideal selbst die tat-
siachliche Beziehung iibersteigt.

Vertrauen in den anderen bleibt immer ein Vertrauens-
vorschuss; in diesem “Vor-” bzw. auch in dem Uberschuss,
der nie vollstindig auf ein Aquivalent zu bringen ist (wer
mochte ein Mal dafiir finden, wie Vertrauen mit Vertrauen
aufzuwiegen sei, zeigt sich Vertrauen doch stets nur in der
Fortsetzung von Vertrauen oder dann in einem Mangel,
wenn Enttiuschung und Verletzung erfahren wurden und
die Beziehung aufhort), zeigt sich, dass er sich niemals voll-
stindig einlosen lasst, gleichwohl als ein Ideal maRgeblich



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 109

Einheit von einander Verschiedenen 109

bleibt, worauf sich auch die Gerechtigkeit sozial-ontologisch
beziehen lassen muss3.

Die beiden Ansitze sind zum einen derjenige von Karl
Lowith, den er in Das Individuum in der Rolle des Mitmen-
schen* entwickelt hat. Dieser Ansatz folgt dem Konzept ei-
ner Philosophie des Dialogischen, kulminiert in der Rolle
der Mitteilung; er ist stark Kantisch orientiert, aber auch
existenzphilosophisch (Feuerbach), schlieflich sind die Né-
hen zu Heideggers Fundamentalontologie nicht zu tiberse-
hen. Lowiths Werk beginnt mit einer Darlegung von Feuer-
bachs Grundsdtzen der Philosophie der Zukunft: «Anthropo-
logisch oder menschlich philosophieren, das bedeutet fiir
F.: 1. Riicksichtnehmen auf die das abstrakte Denken aller-
erst bewidhrende Sinnlichkeit und 2. Riicksichtnehmen auf
den das eigene Denken allererst bewihrenden Mitmenschen
[...]. Existenziell wird also nach F. der denkende Mensch
durch ein wortlich zu verstehendes Existent-werden, d. h.
durch sein “Sein bei” [...] nimlich dem, was gegenstindlich
auler ihm ist, bei Aufenwelt und Mitwelt»>. Lowith wird
Feuerbachs Verankerung des Ich im “sinnlich gegebenen
Du” kritisieren iiber seinen eigenen Ansatz der Relationali-
tit alteritirer Beziehungen, die eine Ich und Du verbinden-
de Welt voraussetzt: Das “und” darf nicht nur unbestimmt
verstanden werden, so Lowithé, sondern als eine Ich und
Du iibersteigende Welt, eine ontologische Struktur, wie die-
jenige des gemeinsamen Alltags-Umganges, nicht jedoch als
eine nur im konkreten Umgang zwischen zweien bestehen-
de. Mein Kritikpunkt an diesem Lowithschen Ansatz ist da-
bei die Betonung einer formalen, ja fast schon logischen
Grundlegung dieses Verhiltnisses, das auch als dialogisches
die unterschiedlichen Ebenen von Vertrauen nicht wirklich
differenziert.

Gerade auf die Briichigkeit einer Ontologie, gleichwohl
sie fiir seine Uberlegungen immer wieder titelgebend ist,
verweist der zweite Ansatz, namlich derjenige von Paul Ri-
ceceur: Dieser ist — kurz charakterisiert — geprigt von einer
phianomenologischen Hermeneutik; er versteht sich selbst

3 Vgl. dazu die Einleitung dieses Bandes.

4 Im Folgenden zitiert nach: K. LowITH, Das Individuum in der Rolle des
Mitmenschen, 2. unverdnderter reprodugraphischer Nachdruck, WBG,
Darmstadt 1969.

51d.,S. 6.

671d., S. 56.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 110

110 Annette Hilt

als dialektisch?. Er steht in der Tradition der Sozialethik,
nicht nur der Sozialphilosophie8, insofern Ricceur bewusst
den fiir die Ethik konstitutiven Charakter der Aporien in den
Strukturen menschlichen Daseins, was unser gutes Leben
betrifft, offen lassen will. Gerechtigkeit ist immer nur in vo-
ritbergehenden “Friedenszustinden” gegeben; gerade des-
wegen bedarf es umso mehr des genannten “Vorschussver-
trauens” in eine briichig bleibende ontologische Struktur
der gemeinsamen sozialen Welt. Ebenso sehr bedarf es auch
auf einer nun nicht mehr transzendentalen Ebene der mora-
lischen, juristischen und politischen Institutionen, die diese
Friedenszustinde gestalten und weiter vermitteln.

Berticksichtig miissen werden dabei Individuum, Ande-
rer und Gesellschaft; keiner dieser Instanzen wird hier onto-
logisch eine Vorrangstellung gewéhrt:

Orientiert sich der Mensch am Ziel des gelingenden Le-
bens, so steht er dabei zugleich dem Anderen, mit dem er
unmittelbar zu tun hat, in einem Verhéltnis der Reziprozi-
tit gegeniiber, das darauf hinausliauft, daR er ihn wie sich
selbst und sich selbst wie einen anderen behandelt, und er
regelt iiberdies seine Beziehungen zu den anderen, denen
er nicht von Angesicht zu Angesicht gegeniibersteht,
durch gerechte Institutionen10,

Ich werde mich hier sowohl auf Ricceurs Werk Das Selbst
als ein Anderer'! und die Wege der Anerkennung beziehen.

7 «1. Die Ethik besitzt gegeniiber der Moral den Vorrang. 2. Dennoch be-
steht die Notwendigkeit, daf sich die ethische Ausrichtung einer Priifung
durch die Norm unterzieht. 3. Es ist legitim, dal die Norm auf die Ausrich-
tung rekurriert, wenn die Norm zu Konflikten fiihrt, in denen es keinen an-
deren Ausweg gibt als die praktische Weisheit, die darauf verweist, was in
der ethischen Ausrichtung am meisten auf die Einzigartigkeit der Situation
bedacht ist» (P. RIC&UR, Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsdtze
(1970-199), Meiner, Hamburg 2005, S. 251f.).

“1) Der Gerechtigkeitssinn ist urspriinglicher als die Gerechtigkeitsprinzi-
pien. 2) Er bedarf einer Korrektur durch die Gerechtigkeitsprinzipien. 3)
Diese bediirfen ihrerseits einer Korrektur durch den Gerechtigkeitssinn, der
freilich nicht mehr als ein naiver, sondern als — im Zuge des Durchgangs
durch die Gerechtigkeitsprinzipien — gelduterter, reflektierter Gerechtig-
keitssinn auftritt.” (P. WELSEN, Gerechtigkeitssinn und Gerechtigkeitsprinzi-
pien. Zu Ricceurs Auseinandersetzung mit Rawls, «Phdnomenologische For-
schungen», Jahrgang 2014, 191-203, S. 196). Im spiten Ricceur wird dies ei-
gens noch einmal zwischen dem Verhiltnis von Liebe und Gerechtigkeit
ausdekliniert (s. dazu unten).

8Vel. Id., S. 192.

9 Vgl. P. RICEUR, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Aner-
kanntsein, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2006, S. 274ff.

10 P. WELSEN, S. 192.

11 P, RIC®UR, Das Selbst als ein Anderer, Fink, Miinchen 1996.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 111

Einheit von einander Verschiedenen 111

I1. Der formalontologische Sinn des “Einander” und Gerech-
tigkeit als dialogische Verantwortlichkeit fiir die Wahrhaftig-
keit des Einen vor dem Anderen

Ich ist ebenso ein Anderer als ein Selbst mit einem
Selbstverhiltnis, und dieses betrifft zunichst einmal mich
selbst und ist ein schlechthin einzigartiges und unvergleich-
liches Verhaltnis: Ich bin anders als der Andere, mit dem ich
in einem Verhiltnis stehe.

Es fragt sich also, wodurch sich einer rein an ihm selbst
tiberhaupt noch “bestimmen” kann, wenn ihn nichts ande-
res als sein eigenes Verhiltnis zu sich selbst bestimmen
soll, worin noch seine Bedeutung liegen kann, sofern doch
seine Existenzverhiltnisse zu andern dafiir bedeutungslos
sind. Diese Bedeutung, die einer rein fiir sich selbst hat,
mul eine unvergleichlich-einzigartige sein, die einzig und
allein1 2ihm selbst gehort, die er mit keinem andern ,teilen’
kann!2,

Dazu bedarf es indes gerade des Vertrauens auf den An-
deren und umgekehrt ein Vertrauen seinerseits in mich, das
zwar zweideutig bleiben mag, aber in dieser Wechselseitig-
keit ungesprochen vorausgesetzt werden muss. Dies vermag
Lowiths formalontologischer Ansatz indes nicht zu fassen,
einzig die vorgidngige Gemeinschaft in einer gemeinsamen
Welt ist fiir ihn mafgeblich.

Mitmensch in der Bedeutung von Meinesgleichen!3 ist
geprigt durch ein Verschiedensein, da jeder einzig ist, be-
sonders, insofern er “anders als...” ist. Nur durch diese
Asymmetrie kann Welt nicht nur als Umwelt, sondern als
Mitwelt begegnen. Die “formale”, bzw. “formalontologische”
Grundstruktur, wie Lowith sie bezeichnet!4, innerhalb derer
die Mitwelt begegnet hebt sich fiir ihn dadurch ab, dass wir
in ihr jemandem begegnen und dass die relationale Bezie-
hung zu einer personalen wird: Einem Etwas kann ich nicht
begegnen; Verhiltnisse zwischen Dingen werden nur abge-
leitet so genannt; sie sind vielmehr ein Zusammenhang (wie
die Perlen auf einer Schnur), sind Relationen bzw. Korrela-
tionen (wie Schliissel und Loch, wobei die Relate gegensei-
tig passen, fiireinander sind). Das Verhéltnis zwischen Per-
sonen ist anders als zwischen Personen und Dingen, weil
durch Begegnung gekennzeichnet: ein Aufeinander-zu-Kom-

12 K. LowrrH, S. 171.
131d., S. 49.
141d., S. 60.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 112

112 Annette Hilt

men. Menschen verhalten sich zueinander. Grundlegend ist
der Unterschied zwischen “Etwas” und “einem”. Der Eine ist
Person, ist ein Selbst, verhilt sich zu jemandem, der oder
die bedeutsam fiir ihn oder sie ist. Er steht in einem Verhlt-
nis, zu dem er selbst noch einmal in einem Verhiltnis steht,
zu dem er sich alterieren kann.

Die Beziehung zum Anderen hat verhiltnisméRige, keine
absolute Bedeutsamkeit, da immer aus einem Kontext he-
raus bedeutsam!5. Du ist alter, der erste Bezugspunkt in mei-
nem Kreis, um den sich andere in groRerer oder geringerer
Néihe und Ferne ordnen. Hier zeigt sich eine Leerstelle hin-
sichtlich der Frage eines sozialen Bandes in der Mitwelt.
Diese entfaltet sich unter drei Gesichtspunkten: (1) dem “Ei-
nander” in Rede und Gegenrede, Rede und Antwortstehen!¢,
also in einem Verhiltnis der Responsivitit, und (2) dem
Ebenbiirtigsein des Einen und des Anderen. Lowith nennt
dies “anthropologisch-bestimmtes Mitsein” bzw. einen “on-
tologischen Begriff von Mitsein”!7, und (3) zeigt sich die
Welt schlieflich darin, dass Ich und Du eine Welt verbinde:
«Urspriinglicher als das Sein bei der “Welt” ist das Miteinan-
dersein»18. Welt des Menschen ist immer schon eine Mit-
welt. Ich und Du sind faktisch eine “Welt fiir sich”19, was die
Frage nach den “anderen Anderen”, den Dritten aufwirft.
Wir treffen uns laut Lowith im Sinne des Einander20, was
wiederum diejenigen auslisst, die ferne stehen bzw. mit de-
nen wir nicht “einander” sind?2!.

Lowith schlieft an seine Deklinierung des Miteinander-
seins als eine spezifisch menschliche Beziehung eine Inter-
pretation von “Kants Begriindung der Autonomie des Men-
schen” an, mit der er die Bedeutung der Grundlegung von
Individualitit in einem intersubjektiven “Einander” weiter
untermauern will. Hier heilft es hinsichtlich des Grundsat-

157d., S. 52.

16 14.,S. 55.

17 [bidem.

18 1d., S. 56.

197d., S. 57.

20 1d., S. 65.

21 So ist die Beziehung zum Anderen als einem alter — nicht einem alius —
explizit gedacht als eine zwischen Zweien, fiir Lowith in einer unmittelba-
ren Kommunikation von Angesicht zu Angesicht (vgl. LowiTH, S. 55): “Erst
Du, aber nicht jeder Andere bist eigentlich ,Meinesgleichen’. Am urspriing-
lichsten ;mit° einem andern ist einer dort, wo das bloR Mithafte des einen
fir den andern in einem ebenbiirtig-einheitlichen Einander als einem aus-
schlieRlichen Verhiltnis von mir zu Dur, von bin und bist, verschwindet”
(Id., S. 56).



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 113

Einheit von einander Verschiedenen 113

zes der reinen praktischen Vernunft, des kategorischen Im-
perativs und seines Universalisierungsgebotes, dass ohne
Vertrauen kein wahrhaft personliches Verhiltnis bestehen
konne22. Fiir Lowith liegt im Kantischen kategorischen Im-
perativ, so zu handeln, dass die Maxime des eigenen Willens
zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
konne, ein Verweis auf die Voraussetzung eines Miteinan-
derseins, das “sein muss”, insofern der eine, welcher ver-
traut, qua der Selbstverpflichtung durch den kategorischen
Imperativ, auch schon einen andern, mit dem er ist und
dem er vertraut, voraussetzt. Der kategorische Imperativ re-
kurriert auf ein Vertrauens-Verhiltnis, auf einer formalen
Transzendenz des Eigenen, dessen apriorischer Status be-
reits vorsprachlich und natiirlich vorpolitisch verankert ist.
Ich mochte an dieser Stelle nicht die Lowithsche Lesart von
Kants reiner praktischen Vernunft und dem guten Willen
kommentieren — bei Ricceur werden wir noch einmal zur
Bedeutung einer Kantisch grundierten Deontologie, nun je-
doch in der Dialektik zu einem teleologischen Denken zu-
riickkommen. Wichtig ist mir hier nur der Aspekt des Ver-
trauens, den Lowith hier zuallererst einfithrt, ohne ihn indes
in seiner dialogischen Beziehungsphilosophie erwiahnt zu
haben.

Ich denke, daran zeigen sich strukturelle Probleme dieses
Ansatzes, der auf der dialogischen Ebene der Begegnung mit
dem Anderen trotz des apriorischen Charakters des Mitei-
nanderseins strikt vom Einen ausgeht und keine Wechselsei-
tigkeit zwischen dem Einen und dem Anderen kennt, bei
dem der Anspruch des einen den des anderen iibersteigen
mag, denn das Verhiltnis bestimmt den einen wie den ande-
ren im gleichen Sinne, gleichwohl es in ihm auch Asymme-
trien der Rollen — Léwith nennt hier das Lehrer-Schiiler-
Verhiltnis — geben mag. Fir Lowith bedeutet diese Ver-
schiedenheit indes nur den Zug des Verhiltnisses zur Kore-
flexivitat, sich vom Anderen zu unterscheiden und sich da-
rin selbst zu erkennen23 und darin seine eigene Selbststin-
digkeit zu gewinnen?4 in einem Verhéltnis freier Verbind-
lichkeit25, wobei m. E. diese Freiheit zu unvermittelt auf das
Verbundensein mit dem Anderen hin konstatiert wird. Wir
sehen ein ontologisches Primat des Selben, wenn auch in

2274.,'S. 155.

23 Vgl. Id., S. 78.
24Vgl. Id., S. 138.
25Vgl. Id., S. 152.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 114

114 Annette Hilt

“Zweideutigkeit”, indes ein transzendentales — fiir Lowith lo-
gisches — Apriori des Miteinanderseins.

Welcher Art ist nun dieses Léwithsche Vertrauens-Ver-
hiltnis und wie lidsst sich sein ontologischer Charakter be-
leuchten?

“Mitwelt” begegnet nie rein fiir sich, sondern stets inner-
halb eines Strukturzusammenhanges, dessen formale
Gliederung das Selbst — mit Andern - in-der-Welt-sein ist.
,Selbst’ meint aber in dieser Strukturformel kein ausge-
sprochenes “Ich selbst”, sondern das unausgesprochene
Subjekt des sich-verhaltens-zu... In dem Wozu, oder dem-
jenigen, zu dem ich mich verhalte, bin ich selbst existent.
Dieses bei-sich-sein beim Andern kann ebensosehr wie ei-
ne Bekiimmerung um sich selbst — und sei es auch “vor
Gott” — eigentlich wie uneigentlich, echt und unecht sein.
Die Eigentlichkeit eines Verhaltens bestimmt sich nicht
aus dem Wozu man sich verhilt, sondern aus der Art und
Weise wie man sich dazu verhilt. Daf Ich mir in Wahrheit
aber nicht von mir selbst und auch nicht von der natur-
haften Welt, sondern nur von “Dir” aus zu eigen werden
kann und “Du” meine ganze eigentliche Welt bist, wozu
ich existiere, war die leitende Idee der Grundsitze Feuer-
bachs?26.

Die diese intime Beziehung tiberschreitende gemeinsame
Welt macht das Miteinander- Sprechen, das Finden gemein-
samer Sprachen, aus. Dies ist Grundlage dafiir, nicht nur
“beisammen”, sondern “mit-einander zu sein”27, um sich
selbst zum Ausdruck zu bringen. Jegliches Verhiltnis zum
Anderen ist grundsitzlich von Zweideutigkeit geprigt, sich
selbst nur zum Anderen hin als ein Selbst zu geben, sich in
ihm zu spiegeln, umgekehrt aber auch, den Anderen nur
tiber den Kontakt und den Austausch mit einem selbst zu
verstehen28: Die Beziehung stiitzt sich auf einen selbst im
Angesicht des Anderen als Seinesgleichen.

Verantwortlich sind wir fiir Lowith einander ebenso in
einem formalen Sinne, insofern wir unser eigenes Sprechen
zum Anderen, d. h. den Ausdruck unserer selbst, in seinem
Wahrsein verantworten, und zwar nicht in einem ethischen
Sinne, hochstens in einem existenziellen der Jemeinigkeit,
sondern epistemisch: Gerade dieses responsive Anspruchs-
verhiltnis des Einen und des Anderen wird von Loéwith al-
lein epistemisch, im Sinne des Anspruches auf Wahrsein ex-

26 4., S. 48.
27 Vgl. Id., S. 104.
28Vgl. Id., § 19.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 115

Einheit von einander Verschiedenen 115

pliziert2®. Miteinandersein als Miteinander-Sprechen heifit
allein, sich selbst zum Ausdruck bringen, sich dabei dem an-
deren mitteilend. Aus der dialogischen Struktur des Anspre-
chens zeigt sich der Anspruch auf Entsprechung30, was Lo-
with formal versteht als eine gemeinsame Sprache zu spre-
chen:

Im Ansprechen eines andern liegt bereits der Anspruch auf
Entsprechung. Das zu-ihm-sprechen erfihrt seinen konkre-
ten Mitcharakter nicht schon dadurch, dall ich mit einem
andern sprechen kann, sondern mit ihm kann ich nur da-
durch sprechen, daf auch er mit mir spricht. Und mit mir
spricht der andere nicht rein von sich aus, sondern so, dall
er auf meine Rede horend, sie entsprechend erwidert. Und
weil der Ansprechende den Zuhérenden um der Erwide-
rung willen anspricht, spricht er auch schon von vornhe-
rein in der Sprache des andern. Das heillt zunichst: in der
uns gemeinsam verstandlichen Sprache, aber weiterhin
wenn auch zumeist nicht ausdrticklich: im Vorblick auf die
spezifischen Verstandnismoglichkeiten des andern hin-
sichtlich dessen, woriiber gesprochen wird. Innerhalb die-
ser engeren und weiteren “Entsprechung” verstiandigen
sich die miteinander Sprechenden tiber etwas3!.

Der gemeinsame Horizont ist so unproblematisch, zeigt
sich in einer festgefiigten Ontologie, geregelt durch Sprache
und eine formale Identitit; dieses pragmatische Ideal der
Vertrautheit kennt keinen Konflikt. Konflikte werden mit
Rekurs auf die Norm geregelt. Gerade diese Konflikthaftig-
keit wird nun Ricceur ontologisch priifen: Kann ich auf der
Zweideutigkeit unserer sozialen Beziehung Vertrauen griin-
den? Bedarf die Gegenseitigkeit des Verstehens nicht der Er-
gianzung durch ein asymmetrisches Mal der Gerechtigkeit
den Anderen gegeniiber, das sich nicht mehr nur auf “Mei-
nesgleichen” und das dem darin liegenden Gemeinsamen
bezieht?

II1. Eine schwache Ontologie der Fihigkeiten — Einander aner-
kennen: Ricceurs Wege der Gerechtigkeit und der Anerkennung

Einfithrend hatte ich bereits die Grundlagen aus Ricceurs
sog. “Kleiner Ethik” zitiert (s. FN 7), woraus sich sein sozial-
ethischer Ansatz, der Weg von der Analytik zur Reflexion
des Miteinaderseins ergibt, der von der Beschreibung zu

29 Vgl. Id., S. 66f.
30 Vel. Id.. S. 110.
31 Ibidem.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 116

116 Annette Hilt

normativen Begriindungsversuchen in einer Dialektik von
Ethik und Moral, Teleologie und Deontologie seinen Weg
bahnt. Doch dariiber hinaus sind fiir Ricceur — nicht nur an-
thropologisch - die Fihigkeiten, ein Selbst zu konstituieren
— als ein gerechtes, als ein verantwortliches — zentral: NAm-
lich das Vermoégen zu handeln und zu sprechen, und zwar in
einem komplexeren Sinne als nur dem Anderen in einer ge-
meinsamen Sprache entsprechen zu kénnen, das Vermogen,
erzidhlen zu konnen und darin zurechenbar zu sein; dies be-
deutet zugleich die Fihigkeit, Geschichte hervorzubringen,
d. h. gesellschaftliche Zusammenhinge und gesellschaftli-
chen Zusammenhalt in Gestalt der entsprechenden Identita-
ten herzustellen bzw. in der Entdeckung von Moglichkeiten
zu konfigurieren.

Dem Anderen Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, be-
steht im Spiel von Aktivitit und Passivitidt der Anerkennung
im Erkannt-Werden. Sich selbst in seinen Fihigkeiten erken-
nen bedeutet zum einen, dies zu bezeugen, zum anderen
aber auch, darauf zu vertrauen, dass ich diese Fiahigkeiten
einlosen kann in unbekannten Situationen, in Konfrontation
mit dem Anderen: Erst in dieser Konfrontation von Fihigkei-
ten und Anspriichen, eigenen und fremden, erkennen wir ei-
nander; erst hier wird Anerkennung und Wahrung der Iden-
titat moglich, aber nur dariiber, dass Reflexion iiber diese
Dialektik von Aktivitit und Passivitit zur Grundlage fiir die
kritische Rekonstruktion von Identititen — meiner und der
fremden - wird. Lowiths “Koreflexivitat” geht hier weder
vom Selben noch vom Anderen, sondern tatsichlich von der
Beziehung aus, in der Ich und Anderer noch nicht als Pole
der Beziehung gesetzt sind. Asymmetrie kann nie vollstindig
tiberwunden werden32; diese Asymmetrie macht sich indes
im Gliick des einander Verstehens gerne vergessen.

Wie ist nun jedoch dem Verdacht entgegenzutreten, die
Asymmetrie untergrabe das Vertrauen in den Anderen, in
unsere gemeinsame Beziehung und in das soziale Band der
Welt, in der wir leben? Hier kommen nun die Fihigkeiten
zum Tragen, die ich fiir mich selbst bezeuge und deswegen
auch dem Anderen unterstelle: Weil ich auf mich vertrauen
kann, kann ich auch dem Anderen vertrauen. Die Rolle des-
jenigen, der fihig ist und sich deswegen auch auf verant-
wortliche Weise in eine Beziehung einbringen kann, ldsst
sich auf den Anderen tibertragen. Fiir Ricceur bleibt dabei

32 P. RIC®UR, Wege der Anerkennung, S. 197.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 117

Einheit von einander Verschiedenen 117

jedoch der Andere als Person unvertretbar. Ahnlichkeit von
mir und dem Anderen ist hier wie bei Lowith formal ange-
setzt — wir vertrauen auf Fihigkeiten und Verantwortung,
weil wir uns selbst kennen und schitzen und zugleich dem
Anderen Raum geben, dies ebenso zum Ausdruck bringen
zu konnen. Zugleich jedoch bleiben die Grenzen dieser for-
malen Basis bewusst; in der Beziehung miissen wir uns in
unseren Fahigkeiten kennenlernen.

Die Ahnlichkeit ist die Frucht des Austausches zwischen
Selbstschiatzung und Fiirsorge fiir den Anderen. Dieser Aus-
tausch berechtigt dazu, zu sagen, daR ich mich nicht zu
schitzen vermag, ohne den Anderen wie mich selbst zu
schitzen. ,Wie mich selbst’ bedeutet: auch Du bist imstande,
etwas in der Welt zu beginnen, aus Griinden zu handeln,
deine Priaferenzen zu hierarchisieren, die Ziele deines Han-
delns einzuschitzen und - indem du dies tust — dich selbst
zu schitzen, so wie ich mich selbst schitze. Die Gleichstel-
lung des ,auch du’ mit dem ,wie ich selbst’ beruht auf einem
Vertrauen, das man als Erweiterung der Bezeugung ansehen
darf, aufgrund deren ich glaube, etwas zu kénnen und zu
taugen33. )

Wir bleiben uns des Paradoxes von Ubertragbarkeit unse-
rer Rollen am Ort des Unersetzlichen bewusst. Daraus ent-
steht die Aporie bzw. die Dialektik im Umgang mit dem An-
deren, der unter MaRgabe der Gerechtigkeit nur selten ge-
lingt, gerade darin jedoch sich als Ideal erweist, das uns auf-
fordert, den anderen als fihigen — verantwortlichen, einem
Gerechtigkeit widerfahren lassenden — Menschen anzuer-
kennen.

Anerkannt wird der andere in seiner Alteritit, in seiner
Unersetzlichkeit: Anders als im Rollentausch, den Anderen
eben als Seinesgleichen anzuerkennen, greift hier ein ande-
res Modell als dasjenige der Gegenseitigkeit, namlich die
Wechselseitigkeit, das die Logik der ersteren und auch den
transzendentalen Standpunkt eines universalen Gesetzes,
den Anderen wie mich selbst als Person anzuerkennen, un-
terlduft: Eine Logik der Gegenseitigkeit, die goldene Regel,
geht immer schon aus und nimmt ihren Blickpunkt von ei-
ner neutralen Ebene, von der her ein MaRstab gesetzt wird:
Der eine soll das Tun des Anderen analog erwidern. Modelle
dafiir liefert der Markt, aber auch Lowiths Modell des Ent-
sprechens und der wahren Rede in einer gemeinsamen

33 P. RICEUR, Das Selbst als ein Anderer, S. 235.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 118

118 Annette Hilt

Sprache. Anders die Phinomenologie der Wechselseitigkeit,
die ausgeht von der Abwesenheit von Symmetrie in diesem
responsiven Verhéltnis. Der Andere kann mir immer schon
zuvorgekommen sein: Ich bin nicht der erste, der das Aner-
kennungsverhiltnis beginnt, vielmehr mag er mich ange-
sprochen haben: Warum sonst hitte ich mit ihm in ein Ver-
haltnis kommen kénnen? Nun bin ich es auf einmal, der die-
se erste Gabe erwidern muss, in einer ,zweiten ersten Gabe":
Dafiir bin nun ich verantwortlich, muss darauf vertrauen,
dass auch der Andere mein Handeln als Gabe auf seinen Be-
ginn der Beziehung anerkennt.

Dass wir darauf aufmerksam werden kénnen, vom Ande-
ren in eine Beziehung der Wechselseitig eingesetzt zu wer-
den, dafiir ist Voraussetzung der Gewinn einer Selbstschiit-
zung, die nicht mehr ausgeht von meinen eigenen Fihigkei-
ten, meinen eigenen Werten, die der Andere erwidern soll.
Sie geht aber auch nicht aus von meinen (uneingestande-
nen) Minderwertigkeitskomplexen, die ich verdecken will in
einer Logik der Stirke, so dass ich mich dadurch dem Ande-
ren verschlieRe; vielmehr geht mit der Selbstschiatzung die
Fiirsorge fiir den Anderen einher, die Frage, warum und wie
er mir entgegengekommen ist.

Ricceur stellt die Frage, was wir tun, wenn wir die Gabe
als Gabe anerkennen34 und uns der Dialektik von Selbst-
schitzung eigener und der Fiirsorge um die Fihigkeiten an-
derer, der Dialektik von Gabe und Gegengabe, schlieRlich der
Asymmetrie des Verstehens und der Unsicherheit des Wis-
sens um die Situation bewusst werden. Dabei spielt die Spra-
che, spielt das Miteinandersprechen eine entscheidende Rol-
le: Zeigt sich doch gerade hier paradigmatisch die Geste des
Gebens und des Annehmens in ihrem Zustandekommen33> im
Entgegenkommens und Begegnens. Anders als bei Lowith
zeigt sich dies jedoch nicht in einem bereits gemeinsamen
Horizont, zeigt sich dies nicht unter einem hermeneutischen
Primat, sondern auf einer fritheren Ebene, namlich derjeni-
gen des Vertrauens in die Asymmetrie selbst.

Das dem Anderen Entsprechen, das Antworten, die zwei-
te erste Gabe ist strukturell stets anders als die erste Gabe.
Das Empfangen — wie ich dem Anderen antworte — be-
stimmt, wie der Empfinger sich zu einer Gegengabe ver-
pflichtet fiihlt: Dankbarkeit macht Last der Verpflichtung

34 P. RICEUR, Wege der Anerkennung, S. 287.
35Vel. Id., S. 301.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 119

Einheit von einander Verschiedenen 119

zur Gegengabe leichter. «Im Reich der Dankbarkeit sind der
Wert der ausgetauschten Geschenkte und der Warenpreis
inkommensurabel». Sie sind ohne Preis36. Insofern hat die
Gabe, der Beginn des Miteinanderseins einen Ausnahme-
charakter, die Anerkennung bleibt auferordentlich, durch-
bricht eine formalontologische Struktur des Sich-im-Ande-
ren-Erkennens, durchbricht auch eine Logik gegenseitiger
Gerechtigkeit, denn Gerechtigkeit allein kann nicht kldren,
warum ein Vertrauensvorschuss in den Anderen gesetzt
wird, dass er meine zweite Gabe erwidere, wie Ricceur mit
Verweis auf Luc Boltanski entwickelt 37. Uber die Rolle der
Agapé gegeniiber der Gerechtigkeit, iiber das Ideal, das die
Liebe gegeniiber der Idee der Gerechtigkeit darstellt, handelt
der Beitrag von Tomas Domingo Moratalla in diesem Band.
Daher mochte ich an dieser Stelle allein die Rolle des AuRer-
ordentlichen im Miteinander betonen, die Ricceur eben iiber
die Agapé dann ausdekliniert, wie auch tiber das Medium
der Gabe im Modus des Festlichen der Ausnahme38. Dies
fithrt mich nun wieder zuriick zu meiner Anfangsgeschichte
und einem doch verbliiffenden Ende, die das Gesprich mit
dem Verfechter der eigenen Identitit nahm womit ich dann
mit einigen Uberlegungen zu Ricceur und seiner Vorausset-
zung fiir Gerechtigkeit, die in der gratitude liegt, kommen
mochte, ist es doch gerade die Dankbarkeit, die mit dem
Vertrauen in der Situation des Aullerordentlichen einher-
geht.

IV. Gerechtigkeit als Aufgabe der Ontologie — Das Ideal der Ge-
genseitigkeit

Das Gesprich endete mit einem Entgegenkommen mei-
nes Gespriachpartners: «Weillit Du eigentlich, dass wir uns
beide um die Identitiat kiimmern? Du um die andere, ich um
die eigene». In gewissem Sinne war dies ein Friedenszu-
stand, wenngleich auch nur zwischen Zweien, um hier noch
einmal auf Lowiths alter und alter ego zuriickzukommen, der
zum Ausgangspunkt fiir weitere Uberlegungen werden
konnte: Die Frage nach der Gerechtigkeit bei der Sorge um
die Identitit und die Suche nach Formen des Umgangs, die
stets temporir bleiben, jedoch in dem Problem griinden, wie
Vertrauen gefasst und wie das gewihrte Vertrauen erwidert
werden kann, auf welcher (ontologischen) Basis wir dann

36 1., S. 303.
37 Vgl. Id., S. 276.
38 Vgl. Id., S. 305.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 120

120 Annette Hilt

aber auch die Frage und die daraus entstehenden Diskussio-
nen fiithren.

Sollen wir uns zuerst und im Sinne einer ontologischen
Fundierung von Gerechtigkeit um unsere eigene Identitit
kiimmern, uns um sie sorgen? Identitit als Problem er-
scheint vom Anderen her, und von dieser Erfahrung muss
dieses Problem angesprochen und aufgegriffen werden, um
vermitteln zu kénnen zwischen fremder und eigener Identi-
tat, um Gerechtigkeit nicht nur als einen Kompromiss in ei-
ner Regelung der voneinander verschiedenen WertmaRstibe
und Erwartungen zu setzen, sondern um sie als ein fortlau-
fendes Bemiihen zu verstehen, einander und uns selbst, un-
seren und den Fihigkeiten der Anderen zu vertrauen. Gera-
de dies wiirde bedeuten, die seltenen Friedenszustiande, in
denen die Wechselseitigkeit des Gebens gelingt, weiterzu-
fithren, uns ihres Idealcharakters bewusst zu werden, der ei-
nen Anspruch an die Instituierung von Normen fiir Gerech-
tigkeit stellt.

Identitat, wenn wir unter Vorbehalten an diesem Begriff
festhalten, haben wir nur als eine gemeinsame, die wir dann
erkunden, wenn sie fragwiirdig wird und uns zu anderen,
mit denen wir leben, die sich jedoch nicht in unseren alltig-
lichen Horizont einpassen, 6ffnet. Dieses praktische Verhilt-
nis ist fragil und entwickelt sich im Konflikt, verlang neue
Umgangsformen mit dem Konflikt. Hier lenkt Ricceur unse-
re Aufmerksamkeit auf “Zonen der Fremdheit”: Zum einen
auf den Leib, die eigene Schwiche, auf Widerstinde, an die
meine Fihigkeiten — auch die der Verstindigung — stoflen,
zweitens auf den Andere mit seiner Geschichte, die ich im
Sinne einer zweiten Gabe erwidern muss, indem ich sie mir
erzihlen lasse und darauf vertraue, dass sie tatsiachlich seine
eigene ist, dass sie nicht in der Absicht erzihlt wird, mich zu
tduschen; drittens schlieRlich auf das Gewissen, das in uns
gerade dann Zweifel aufwirft, wenn wir konfrontiert werden
mit der Gabe, die wir erhalten, aber auch anderen schulden.
Die Zweifel an der Logik einer symmetrischen Gerechtigkeit
fithren uns zu einer Anti-Logik, namlich derjenigen der
Dankbarkeit.

«Nun ist das Franzosische eine der Sprachen, in denen
gratitude auch reconnaissance heifft39. Die Dankbarkeit
macht die Last der Verpflichtung zur Gegengabe leichter

39 Ricceur zitiert aus dem Littre: «liebevolle Erinnerung an eine empfange-
ne Wohltat, verbunden mit dem Verlangen, sich von der Schuld zu befrei-
en, indem man gleiches mit gleichem vergilt».



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 121

Einheit von einander Verschiedenen 121

und orientiert diese auf eine GroRherzigkeit, die derjenigen
gleicht, die zur ersten Gabe gefiihrt hat [...]. Auf der Dank-
barkeit [...] beruht das gute Empfangen, das die Seele der
Aufteilung in gute und schlechte Gegenseitig ist»40. Die
Dankbarkeit unterscheidet und fiigt zusammen: Gabe trennt
sie von Gegengabe, setzt die Erwartung auller Kraft, sie un-
terscheidet das Paar von Geben und Empfangen, in dem
Aufmerksamkeit und Antwort gefordert werden, und Emp-
fangen auf Erwidern, wobei das Erwidern kein Aquivalent
zum Empfangen darstellt. Dankbarkeit stellt kein Rechtsver-
hiltnis dar, verweist nicht auf universale MaRstibe, sondern
offnet einen “Abstand der Ungenauigkeit”#! Diesen Abstand
tiberbriickt sich jedoch auch, und zwar gerade tiber das Au-
Rerordentliche: Vielleicht bleibt der Kampf um Anerken-
nung — und ich méchte hinzufiigen: der Kampf um Gerech-
tigkeit — unendlich, wird gerade eingehegt vom Zeremoniell
und immer wieder neu zu findenden Praktiken der symboli-
schen Vermittlung: «doch die Erfahrungen tatsichlicher An-
erkennung im Austausch von Gaben, vor allem in seiner
festlichen (symbolischen) Gestalt, bringen dem Kampf um
Anerkennung die Gewillheit, dall seine Motivation, die ihn
vom Machthunger unterscheidet und vor der Faszination
der Gewalt schiitzt, weder Schein noch eitel ist»42. Dazu be-
darf es auch wiederum der politischen Sphire und der
Rechtssphire; allein diese haben ihre Bedingung in einer
ethischen Beziehung: dem Vertrauen auf den Anderen — und
auf sich selbst —, das aulRerordentlich ist.

Moral indes flankiert die Ethik und ihre Offenheit, arti-
kuliert unser Vertrauen, unsere Ausrichtung auf ein gutes
Leben in Normen und Pflichten, die Ethik — im Ricoeur-
schen Sinne - beruht auf einer Ausrichtung auf etwas, das
wir uns wiinschen, das wir begehren, das wir suchen, ohne
hierfiir eine Norm angeben zu konnen: das gute Leben, das
Angenommensein durch den Anderen, der Schutz unserer
Fragilitiat, schlieRlich die gratitude.

Der Weg, auch unser Weg einer Anniherung an eine On-
tologie des Sozialen, hat uns mit Ricceur zu einer Dialektik
von Selbstheit und Fremdheit gefiihrt. Diese markiert einen
Abstand von einer letzten Identitit, die das Miteinander und
auch das Mal fiir Gerechtigkeitsfragen regelt, den es zu er-
messen gilt. Dies kann nur ein Lernen iiber Erfahrung sein,

40 P, RICEUR, Wege der Anerkennung, S. 303.
4 Ibidem.
421d., S. 306.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 122

122 Annette Hilt

wie sich uns eine Einheit im Miteinander entzieht und strit-
tig wird. Dafiir sind jedoch Vertrauen und Selbstschitzung
Voraussetzung. Das gilt es zu erkennen, das gilt es einzu-
tiben, aber auch gilt es, politisch an den Defiziten unserer
Institutionen anzusetzen: Ein kritischer Ansatzpunkt liegt
aber vor allem in der Bildung und in der Bedeutung der Phi-
losophie fiir diese, die ein Nachdenken iiber unsere logi-
schen und begrifflichen Strukturen, in denen wir unsere
Auseinandersetzungen — unsere Gerechtigkeitsdiskurse —
fithren: Wie problematisch dies ist, hat sich mit Loéwith ge-
zeigt; Mit Ricceur haben wir indes gesehen, wie eine Abkehr
von einer apriorischen Fundierungsordnung, eine schwache
Ontologie woméglich, gerade dem entspricht, wovon wir in
unserem Miteinandersein gefordert sind.

Eine schwache Ontologie bedeutet, dass Fundierungsfra-
gen immer wieder iiber Erfahrung vermittelt werden, die
Anthropologie bildet dafiir den Rahmen, wie ja auch bei Lo-
with, der sich Feuerbachs anthropologischem Philosophie-
ren anschlieft, hier indes vor allem ein Schwergewicht auf
die fraglose Alltagskultur legt, nicht jedoch auf den Konflikt.
Fiir letztes Problem steht Ricceur, der diese Strittigkeit im
Leben der einander Verschiedenen aufgreift mit Formulie-
rung von Gelingensbedingungen fiir Friedenszustinde. Da-
mit steht dann wieder die Ethik — ihre Teleologie des guten
Lebens als anthropologische Schliisselszene im Zentrum fiir
das Verstiandnis menschlicher Fihigkeiten und das daraus
erwachsende Handeln-Konnen. Die Vielfalt der Praktiken
beziehen sich auf «ein und denselben anthropologischen
Fundus»43: das Handlungsvermégen, das zugleich uns erst
wiederum tiber passive Widerfahrnisse explizit wird.

Hermeneutisch bedeutsam fiir Interpretation und dann
auch Bewertung der Mitwelt mit ihren Praktiken und deren
Geschichte ist fiir Ricceur die Idee des Spiels der MaRstibe,
die Standpunktverinderung zwischen unterschiedlichen
Ebenen und Funktionskreisen der sozialen Welt, um an den
unterschiedlichen Vorstellungen, die die gesellschaftlichen
Praktiken organisieren, die Offenheit dieses anthropologi-
schen Fundus zu erkunden#4. Dabei heilit es, mit der be-
grenzten Information iiber die Krifte, die im gesellschaftli-
chen Umfeld am Werk sind, in dem man handeln muss, um-
zugehen, um die Unsicherheit zu minimieren, die tiber die

4314, S. 174.
44 Vgl. Id., S. 178.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 123

Einheit von einander Verschiedenen 123

gewohnliche Unabsehbarkeit der Zukunft hinausgeht#>. Ein
solches Bewusstsein um begrenzte Informationen rechnet
nicht nur mit Kontingenz und Konflikt, sondern sieht diese
selbst in der Ontologie, in der Fragilitit der menschlichen
Angelegenheiten am Werke und stellt ihnen ganz bewusst
ein Vertrauen in den Anderen gegeniiber, ein Vertrauen,
dass seine eigene Geschichte nie ganz den Typen und Ste-
reotypen, den Rollencharakteren und den Erwartungen ent-
spricht, sondern immer wieder neu und eigens erscheint.
Vielmehr: Der Andere erscheint, und zwar unvertretbar.

Eine Sozial-Phiinomenologie in diesem Sinne offnet die
Sozialontologie kritisch: Auf welche Weise kommt die Bezie-
hung zwischen mir und den Anderen zustande und wie
prigt sie die Erfahrung insgesamt? Es ist stets eine mitei-
nander verschrinkte Genese der Selbst- und der Sinnbil-
dung mit und gegeniiber anderen in einem Raum, der sich
wandelt und auf den wir selbst wiederum aufmerksam wer-
den miissten. Dieser Ort der Erfahrungsbildung sind die si-
tuierten Beziehungen zwischen uns, zu denen auch unsere
Tradition, individuelle und kollektive Erfahrungen unserer
jeweiligen Geschichten gehoren, wie auch der stets offene
Raum des Zukiinftigen dazu gehort, was aus diesen Erfah-
rungen folgen wird. Diese situierten Beziehungen kénnen
nicht formalisiert werden wie bei Lowith. Pluralitit ist we-
sentlich, Differenzen bleiben bestehen und miissen festge-
halten werden.

Gleichwohl hat Lowiths Ansatz mit seinen formalen Ka-
tegorien fiir Formen der Beziehung, analytische Kraft. Auch
fiir eine erweiterte Fragestellung, wie unser Verhiltnis zu
nicht per se mitmenschlichen Dingen, Phinomenen oder gar
zu Verhaltnisstrukturen selbst sich gestaltet, liele sich mit
Lowith weiterarbeiten: Was z.B. ein emotional aufgeladener
Gegenstand und die an ihn bzw. die an eine Person gekniipf-
ten Erinnerungen zu einem Stellvertreter dieser abwesenden
Person qualifizieren mag - ein Moment der Zeugenschaft,
das sich natiirlich auf bei Ricceur findet. Oder aber: Inwie-
fern gerade die Missachtung einer Person als Mitmensch
mit den Kategorien unseres Bezuges zu nichtmenschlichen
Dingen, wie Lowith sie entwickelt, zundchst benennen, wo-
moglich verstehen, schlieflich aber auch kritisieren liefe.
Dies konnte einen weiteren Dialog iiber eine phinomenolo-
gisch angegangene Sozial-Ontologie 6ffnen.

45 Vgl. Id., S. 179.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 1%@.239ina 124

124 Annette Hilt

AbschlieRend jedoch noch einige Uberlegungen zur Be-
deutung der Gerechtigkeit: Die Einheit der conditio humana
ist fragil: Brauchen wir dann iiberhaupt ein Konzept der
Einheit, verdeckt es nicht eher das situierte Beziehungsge-
flecht von ,einander Verschiedenen? Ich meine in dem Sin-
ne, in dem Ricceurs “Friedenszustinde” als Ausnahme, aber
auch als eine Erwartung, und zwar eine immer titige Er-
wartung auf ein gutes Leben mit und fir die Anderen in ge-
rechten Institutionen, die sich im dialektischen Streit von
Ethik und Moral — von Liebe und Gerechtigkeit — begreift,
dem indes institutionell Rahmen geschaffen werden miis-
sen. Wechselseitiger Austausch vollzieht sich im Streit, der
auf Kritik zielt, dafiir indes Gerechtigkeit im Zuhoren und
im Aufeinander-Erwidern jeweiligen Lebensgeschichten be-
darf. Ein Ideal ist weniger die Gerechtigkeit, sondern viel-
mehr das Vertrauen.

Vertrauen als ein transzendentales verweist auf eine On-
tologie, da es das Subjekt tibersteigt, die Unbestimmtheit
der Ontologie fithrt uns zur Phinomenologie, die aufgrund
unserer Erfahrungen mit der Wechselseitigkeit zwischen
mir und dem Anderen dieses Vertrauen differenzieren kann,
so z. B. in Bedingungen, duRere Anlisse; in das Vertrauen in
mich und meine Fihigkeiten; schlieflich in das Vertrauen in
andere und deren Fihigkeiten, dies alles noch einmal tiber-
steigend: In die Mo6glichkeit der Vergebung, denn der andere
ist nie, wie er ist, er kann anders werden und kann mein
Vertrauen enttduschen; auch hierfiir bieten normative Rege-
lungen kein alleiniges Heilmittel, denn verlorenes Vertrauen
muss wiedergewonnen werden; das ist nicht durch Sanktio-
nen moglich, sondern allein vom Anderen mir zu erweisen,
mit dem ich eine Beziehung eingehe, dem ich in der Verge-
bung immer erst in einer zweiten ersten Gabe antworte, weil
ich Vertrauen habe, dass Gerechtigkeit zwischen uns wie-
derhergestellt werden kann. So wire es letztlich die Ebene
zwischen Personen, das personale Sein in seinem besonde-
ren Gabecharakters und das Miteinander-Sprechen in seiner
Wechselseitigkeit, das Grundlage werden miisste fiir eine
Ontologie des Sozialen, die offen bleibt fiir die Responsivi-
tiat, fiir den Anderen und seine Geschichte, auch fiir meine
Geschichte, meine Selbstschiatzung und die Offenheit dafiir,
was moglich ist — im gerechten Sinne, aber auch in den Ver-
letzungen von Gerechtigkeit —, im Miteinandersein von ei-
nander Verschiedenen.



‘ ‘ 103-126 HILT_GABBIAITINERARI1_A.qxd 21/11/16 18—..’@.239ina 125

Giustizia nella sfera
del pubblico e del politico



